
ACROSS 

Journal of Interdisciplinary Cross-Border Studies 

Vol 9, No.3, 2025 

 

 

 

Les formules figées dans la traduction des fables d’Ésope du français au turc : 

Exemples de Nurullah Ataç et de l’Intelligence Artificielle 

 

Yusuf POLAT*, Abuzer Hamza KAYA** 
* Université de Kırıkkale, Türkiye  

yusufpolat@kku.edu.tr  

**Université de Kırıkkale, Türkiye 

abuzerhamzakaya@gmail.com  

 

Résumé 

Cette étude met en évidence que la traduction littéraire, en particulier celle des fables, 

dépasse largement le cadre linguistique et s’inscrit dans une problématique culturelle 

profonde. À travers l’analyse comparative de cent fables d’Ésope traduites par Nurullah Ataç 

et par l’IA DeepSeek-V3, nous constatons que le traducteur humain, afin d’adapter l’œuvre 

à la culture cible, fait appel à des transformations stylistiques majeures, telles que la 

transformation des discours indirects en directs (quatre-vingt-onze occurrences) et l’emploi 

des formules narratives turques traditionnelles. Ces interventions, absentes dans les 

traductions automatiques que nous avons analysées dans le cadre de cette étude, révèlent 

l’incapacité relative actuelle de l’IA à saisir les nuances culturelles et stylistiques essentielles 

à la traduction littéraire. Bien que les outils d’intelligence artificielle offrent des avantages 

en termes d’efficacité et de réduction du temps consacré à la traduction, cette recherche 

souligne la nécessité de préserver l’apport et la présence humains dans le processus traductif, 

particulièrement pour les textes qui nécessitent une sensibilité interculturelle et une créativité 

stylistique que les systèmes automatiques ne parviennent pas encore à reproduire.  

 

Mots-clés : stratégies de traduction, culturèmes, formules figées, Nurullah Ataç, intelligence 

artificielle et traduction 

 

Abstract 

This study shows that literary translation, particularly the translation of fables, extends well 

beyond linguistic concerns and constitutes a deeply cultural endeavour. Through a 

comparative analysis of 100 Aesop’s fables translated by Nurullah Ataç and by the 

DeepSeek-V3 AI model, we found that the human translator employs significant stylistic 

adaptations to align the text with the target culture. These include, notably, the 

transformation of indirect speech into direct speech (91 instances) and the incorporation of 

traditional Turkish narrative formulas. Such interventions, entirely absent from the AI-

generated translations, underscore the current limitations of artificial intelligence in 

capturing the cultural and stylistic subtleties that are integral to literary translation. While 

AI tools offer advantages in terms of speed and efficiency, our findings highlight the 

indispensable role of human translators especially for texts demanding intercultural 

sensitivity and stylistic nuance that automated systems have yet to emulate.    

 

mailto:yusufpolat@kku.edu.tr
mailto:abuzerhamzakaya@gmail.com


Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

136 

Keywords: translation strategies, culturemes, formulas, Nurullah Ataç, artificial 

intelligence and translation 

 

Introduction  

Devenue une discipline autonome depuis la seconde moitié du XXe siècle, la traductologie 

a pour objet d’étude les composantes internes de la traduction, telles que l’objet à traduire, 

l’objet traduit, le processus de la traduction et le sujet traducteur, et les relations entre les 

composantes externes de la traduction, telles que le lecteur et le demandeur de traduction 

(Guidère, 2016, pp. 14-16). Cette étude vise à déterminer les choix du sujet traducteur pour 

rapprocher le texte cible de la culture cible en analysant les fables d’Ésope en tant qu’objet 

à traduire et objet traduit.  

La culture et la langue 

La culture est un concept extrêmement vaste qui est généralement défini par ses dimensions 

idéales, documentaires et sociales (cité dans Byram, 1992, pp. 111-112). La culture 

mentionnée dans les deuxième et troisième dimensions citées par Byram (1992) comprend 

les productions intellectuelles et littéraires concrètes et abstraites, ainsi que les 

comportements institutionnels et individuels des sociétés. Le point qui attire l’attention dans 

cette définition est la nature entrelacée de la langue et de la culture. En fait, Güvenç place la 

langue à l’intersection de nombreux domaines scientifiques tels que les ressources 

(coutumes), la famille, le lignage, la parenté, la santé et la maladie, l’art, la connaissance et 

l’éducation, les établissements, la production et la consommation, la religion, l’État, 

l’administration, le peuple, l’individu et la personne (2015, p. 137). Selon E. Goffman, 

l’individu vit dans un environnement social et, par le biais de la langue, il accomplit certaines 

actions qui menacent la face, c’est-à-dire qui peuvent être évaluées positivement ou 

négativement par les autres. En particulier, les demandes, les acceptations ou les rejets 

menacent la face et l’individu veille à protéger et à défendre sa propre face et celle de son 

interlocuteur (Goffman, 1974, p. 9). S’appuyant sur le concept de Goffman, Brown et 

Levinson (1987, pp. 17-22) qui affirment que, bien qu’il y a des tendances universelles en 

termes de stratégies de politesse, telles que l’application de stratégies rationnelles pour 

protéger sa réputation ou réduire les menaces qui pèsent sur elle, il existe des différences 

subtiles entre les cultures à cet égard.  

La traduction, la culture, les culturèmes comme unités de traduction et les stratégies de 

traduction 

Dans le cadre mentionné ci-haut, la culture est importante en traduction pour un certain 

nombre de raisons dont la première est liée à la fonction principale de la traduction. 

L’étrangéisation et la domestication, mentionnées pour la première fois par Friedrich 

Schleiermacher (1813) et approfondies plus tard par des théoriciens tels que Gideon Toury 

(2008, p. 156) et Lawrence Venuti (1995), représentent deux pôles opposés dans les 

préférences du traducteur en matière de traduction et déterminent s’il y aura une interaction 

entre différentes cultures (cité dans Çekçi, 2020 ; Raková, 2016). Selon Toury, au cours de 

la traduction en tant qu’activité régie par des normes, le traducteur fait des choix individuels 

déterminés par les normes de la société dans laquelle il vit et travaille (cité dans Raková, 

2016, p. 13). 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

137 

Daniel Gile évoque une autre raison pour laquelle la traduction d’élément culturels 

spécifiques à une culture est importante : elle permet d’éviter les malentendus dus aux 

différences culturelles (2005, p. 93). À cet égard, Gile souligne la nécessité d’une large 

connaissance culturelle pour les traducteurs dans les domaines de la littérature, de la 

publicité, de la presse et de la politique. Le dernier concept souligné par Gile en relation 

avec la traduction d’éléments culturels est celui de valeur culturelle. Comprendre les valeurs 

culturelles, qui sont censées guider les pensées et les comportements des gens et les respecter 

dans la langue cible font partie des compétences attendues du traducteur (2005, p. 13). 

Dans la théorie de polysystème, bien connue dans le domaine de traductologie, la culture est 

considérée, parallèlement au schéma de communication de Jakobson, comme un système 

ouvert, dynamique et uniforme dont toutes les composantes sont en interaction permanente 

et composé d’institutions, de répertoires, de producteurs, de consommateurs, de marchés et 

de produits (Even-Zohar, 1997). Selon le théoricien, le producteur utilise, de manière active 

lors de la production d’un produit et de manière passive lors de sa consommation, les règles, 

les compétences, les habitudes et les connaissances supposées faire partie du répertoire 

culturel, qui régit la vie sociale et qui permet au groupe de communiquer et de s’organiser 

de façon significative. Les plus petites unités du répertoire culturel, telles que définies par 

Even-Zohar, sont appelées unités culturelles ou culturèmes. En tant que terme utilisé en 

linguistique et dans les études de traduction, les culturèmes ou les unités culturelles sont des 

unités abstraites qui sont réalisées par le biais d'un comportement non verbal (Cennamo, 

2018), des unités qui véhiculent des connaissances culturelles pouvant être exprimées dans 

la langue (Özbent, 2022) ou des indicateurs qui renvoient à des référents culturels (Andrei, 

2014, p. 139). 

De nombreuses études dans le domaine de la traduction (Vinay et Darbelnet, 1972 ; Mounin, 

1963 ; Newmark, 1987 ; Baker, 1992 ; Ladmiral, 1994 ; Gile, 2005) accordent une place 

particulière au concept de culture. L’une des principales raisons en est les difficultés 

rencontrées dans la traduction. En effet, Vinay et Darbelnet soulignent la difficulté d’assurer 

l’équivalence culturelle en traduction en raison des différences culturelles (1972, p. 179). 

Les linguistes et traducteurs canadiens soulignent le fait que le vocabulaire du temps, des 

bâtiments, des métiers, de l’alimentation, de la vie communautaire, des écoles et des 

universités est différent en anglais et en français en raison de la segmentation différente de 

la réalité extérieure à travers les langues (1972, pp. 259-265). 

Mounin souligne également les notions de relativisme linguistique et de vision du monde en 

traduction, citant Worf et soulignant que la traduction n’est possible que dans une certaine 

mesure en raison du fait que les langues divisent les réalités extralinguistiques en différentes 

unités et que le nombre de mots dans les langues est donc différent (Mounin, 1963, p. 47, p. 

60). Mounin se réfère également aux idées de Nida concernant les problèmes rencontrés dans 

la recherche de l’équivalence en traduction et souligne que ces problèmes appartiennent aux 

domaines de l’environnement, de la culture matérielle (au sens large, toutes les technologies, 

les outils, les moyens matériels d'action), de la culture sociale, de la culture religieuse et de 

la culture linguistique (1963, pp. 61-62). Newmark, quant à lui, s’appuyant sur Nida, classe 

les concepts spécifiques à la culture sous cinq rubriques : environnement, culture matérielle, 

environnement social, organisations, gestes et habitudes (Newmark, 1987, p. 95).  

Aixelà définit les éléments spécifiques à la culture dans la traduction comme des éléments 

qui posent des problèmes lorsqu’ils sont transférés dans la langue/culture cible, et ces 

problèmes peuvent survenir si l’élément en question n’existe pas dans la culture cible ou s’il 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

138 

a une valeur différente (1996). Kaya et Oral (2024) mentionnent également les deux 

principales stratégies de traduction d’Aixelà pour la traduction des éléments culturels, qui 

sont principalement basées sur la conservation (répétition, adaptation orthographique, 

traduction linguistique (non-culturelle), glose extratextuelle, glose intratextuelle) et la 

substitution (synonymie, universalisation limitée, universalisation absolue, naturalisation, 

suppression et créativité autonome).  

Les contes et les fables en tant que type de textes à traduire 

En tant qu’objet à traduire, le conte de fées possède des qualités uniques à bien des égards. 

La première de ces qualités est que le conte de fées, en tant que genre narratif, appartient à 

la fois à la littérature orale et à la littérature écrite (Kaya et Oral, 2024, p. 180). Propp aborde 

des problèmes tels que l’origine des contes de fées, ce qu’ils sont et leur classification dans 

son ouvrage pionnier intitulé Morphologie du conte (Propp, 1958). Plus tard, s’appuyant sur 

la classification du compilateur russe de contes populaires Aleksandr Afanasyev, il propose 

quatre types de contes : les contes d'animaux, les contes merveilleux, les contes-nouvelles et 

les contes cumulatifs (Propp, 2000, pp. 50-51).   

Dans la littérature turque, le conte de fées en tant que genre est analysé sous deux rubriques 

principales : les contes populaires et les fables (Gözler, 1982, pp. 422-423). Les 

caractéristiques des contes populaires sont les suivantes : ils commencent généralement par 

une longue comptine, ils n’incluent pas de descriptions et d’analyses et, enfin, ils incluent 

les traditions, les coutumes et les croyances de la société. Les fables, classées sous le titre de 

poésie didactique, sont considérées dans la littérature turque comme un type de texte 

littéraire dans lequel les êtres non humains (objets, animaux, etc.) sont personnifiés (Gözler, 

1982, pp. 485-486). Dans les fables, qui peuvent être écrites en prose ou en vers, il y a des 

sections d’introduction, de développement, de conclusion et de leçon, ainsi que des 

événements, des personnes et la leçon à enseigner comme au théâtre. Selon Gözler (1982), 

la fable est un genre originaire de l’Inde, qui est ensuite passé à la culture grecque antique, 

puis aux littératures occidentales et enfin à la littérature turque.  

L’une des caractéristiques linguistiques les plus décisives de la tradition des contes turcs est 

l’utilisation du morphème de temps et de modalité « -mIş ». Le morphème « -mIş », qui 

contient l’information selon laquelle le narrateur se distancie de l’événement qu’il raconte, 

en d’autres termes, qu’il ne voit pas ou n’est pas témoin de l’événement, mais qu’il ne fait 

que l’entendre et le raconter, est connu en grammaire comme passé indéterminé, passé 

entendu (Korkmaz, 2009, p. 599), parfait de non-constatation (Golstein, 1997, p. 128), etc. 

Outre le vocabulaire spécifique à la culture exprimant les objets, le lieu, le héros, le temps, 

la présence des formules figées est l’une des caractéristiques des contes de fées turcs. 

Sakaoğlu classe ces expressions figées, qu’il appelle « formelles », sous cinq rubriques en 

s’inspirant de Robert Petsch : 1. les formules de début (d’introduction) ; 2. les formules de 

liaison (de transition) ; 3. les formules utilisées dans des situations similaires ; 4. les formules 

de fin (de clôture) ; 5. divers éléments formels (2019, pp. 84-96). Les formules de début ou 

d’introduction utilisées par le conteur pour attirer l’attention des auditeurs sur le conte et, en 

quelque sorte, les préparer au récit, sont classées en deux catégories : les formules simples 

et les formules rimées (Sakaoğlu, 2019, p. 84-85). Les formules de liaison ou de transition 

sont des rimes utilisées pour changer le lieu où se déroule l’événement ou le protagoniste, 

pour augmenter le niveau d’attention de l’auditeur, pour assurer une transition au milieu du 

récit. Avec les formelles utilisées dans des situations similaires, « [...] on raconte des 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

139 

événements et des conversations qui sont vécus et exprimés de façon similaire dans le même 

conte ou dans des contes différents » (Sakaoğlu, 2019, p. 87). Le quatrième type de formules 

est celui des formules finales dont le narrateur se sert pour finir le conte. Il en existe courtes 

ou longues. Outre les formules basées sur le manger et le boire, la fin des événements d’une 

manière simple, la fin de l’histoire, la paix, le salut, les noces pendant quarante jours et 

quarante nuits, il existe également des formules qui se poursuivent, se résument et se 

terminent brusquement (Sakaoğlu, 2019, p. 93). 

Les fables d’Ésope, Ataç en tant qu’acteur central, Émile Chambry et intelligence 

artificielle  

Selon Biscéré, le nom d’Ésope est utilisé dans trois sens : un nom propre associé aux recueils 

de fables en grec, un nom mentionné comme origine ou pré-texte par divers auteurs de fables, 

et en fin un personnage entouré de légendes qui aurait vécu au VIe siècle avant J.-C. (Biscéré, 

2009). Ainsi, Ésope représente un héritage historique et littéraire complexe, plus qu’un 

simple auteur. Biscéré (2009) indique que la version moderne des fables grecques d’Ésope 

est fondée sur la Collection Accursiana du XVe siècle, élargie au XVIIe siècle pour créer 

Mythologia Aesopica, source des fables de La Fontaine et référence jusqu’au début du XIXe 

siècle. Le XIXe siècle a vu la redécouverte successive d’autres manuscrits, et le XXe siècle 

la production des premières éditions critiques des textes transmis par ces manuscrits. Les 

fables d’Ésope traduites en français par Émile Chambry en 1925-1926 et en turc par Ataç 

sous le titre Aisopos: Masallar (1944) sont basées sur ces manuscrits.  

Né en 1898 et décédé en 1957, Nurullah Ataç est le fils du traducteur Mehmet Ata. Il prône 

l’utilisation des mots turcs pour libérer la langue turque de l’influence des autres langues 

(Ataç, 2003, p. 105-108). Selon lui, la maîtrise d’une langue passe par la lecture de ses 

œuvres littéraires. Il estime que ceux qui ne s’intéressent pas à la littérature n’ont pas 

développé de sens esthétique et ne peuvent donc pas traduire des œuvres littéraires. Ataç 

soutient que seuls les créateurs, les grands écrivains, peuvent traduire des œuvres littéraires, 

car « celui qui ne peut créer, qui n’a rien à dire, ne peut pas traduire les paroles d’un autre ». 

Selon lui, une traduction réussie est celle qui se lit facilement dans la langue cible sans 

susciter aucun sentiment d’étrangeté. Il affirme que la simple transmission du sens ne suffit 

pas, car « ceux qui ne se soucient pas de la forme ne comprennent pas non plus l’essence, 

les sens ; ils lisent des mots et pensent en tirer quelque chose, comprendre ». Bien qu’il 

souligne l’importance de la fidélité au texte source, il estime qu’une fidélité excessive peut 

en réalité trahir le texte. Pour Ataç, « traduire, c’est repenser dans une langue ce qui a été 

pensé dans une autre » (2003, s. 109). Selon Albiz, Ataç est un traducteur remarquable par 

son approche créative, sa perspective critique, sa profondeur de compréhension et 

d’interprétation, et sa capacité à développer des stratégies de traduction (2022). Ataç 

considère les œuvres littéraires comme des œuvres d’art et estime que la traduction recrée 

ces œuvres dans la langue cible (cité dans Albiz, 2022, p. 17-18). Albiz souligne également 

qu’Ataç, en tant qu’écrivain, possède un style unique qu’il parvient à refléter dans ses 

traductions, et qu’en tant que critique, il peut analyser, identifier et critiquer ses propres 

traductions. Albiz note enfin la conscience d’Ataç de trouver la stratégie la plus appropriée 

pour refléter l’essence et l’impact de l’œuvre, au-delà de la traduction littérale. 

L’intelligence artificielle, en tant que l’une des avancées les plus importantes de notre 

époque, transforme profondément les approches de travail dans tous les domaines, y compris 

la traduction. Désormais, le processus de traduction est centré sur l’intelligence artificielle 

plutôt que sur la traduction assistée par ordinateur ou les outils d’aide à la traduction. Les 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

140 

études montrent que « l’intelligence artificielle permet non seulement de réduire le temps et 

l’effort de traduction, mais également d’améliorer la qualité de la traduction » (Türkmen et 

Polat, 2024, p. 1294-1295). 

La méthodologie de recherche, les techniques de collecte et d’analyse des données 

Dans cette étude, la méthode de recherche qualitative, où « l’on essaie de comprendre les 

raisons sous-jacentes de la réalité sociale et des comportements humains, en se servant des 

méthodes de collecte de données qualitatives telles que l’observation, l’entretien et l’analyse 

de documents », est utilisée (Gürbüz et Şahin, 2015, p. 101). À cet égard, des observations 

comparatives sont menées sur cent (100) fables d’Ésope, déterminées par échantillonnage 

aléatoire, traduites du grec au français par Émile Chambry, et du français au turc par 

Nurullah Ataç et l’outil d’intelligence artificielle DeepSeek-V3.  

Dans le cadre de l’épistémologie de la traductologie, la recherche se concentre sur les 

relations entre le produit (le texte traduit), le processus (stratégies de traduction) et le 

producteur (traducteur), comme décrit par Mathieu Guidère (2016, p. 14). Selon le cadre 

défini par James Holmes, il s’agit d’une recherche orientée sur le produit dans le domaine 

des études descriptives de la traduction.  

À la suite des observations, il est prévu de répondre aux questions suivantes : quelles sont 

les stratégies de traduction utilisées qui rapprochent les traductions de Nurullah Ataç de la 

culture des contes turcs ? Les choix stratégiques de l’outil d’intelligence artificielle 

DeepSeek-V3 sont-ils similaires à ceux de Nurullah Ataç en tant qu’écrivain et traducteur 

expert ? La recherche est limitée aux formules figées d’introduction, de clôture, de répétition, 

de transition, ainsi qu’aux interventions basées sur la transformation des phrases au style 

indirect en des phrases au style direct.      

L’outil d’intelligence artificielle DeepSeek-V3 a été choisi en raison de sa gratuité et de 

l’acceptation des demandes de traduction par l’outil. Les fables incluses dans la recherche 

ont été traduites par l’outil d’intelligence artificielle entre le 15 et le 22 mars 2025, avec la 

consigne suivante : « Traduisez cette fable d’Ésope vers le turc, conformément à la tradition 

narrative des contes de fées turcs ». En réponse à nos demandes, DeepSeek-V3 a fourni la 

traduction ainsi que le commentaire suivant : « Voici la traduction de cette fable d’Ésope en 

turc, conformément à la tradition des contes turcs : [la fable d’Ésope traduite en turc]. Cette 

traduction a été réalisée en utilisant un langage simple, didactique et humoristique, 

conforme au style narratif de la tradition des contes turcs. » 

L’analyse des données 

Les formules d’introduction  

L’analyse de cent fables a montré que, dans 90 % des cas, Nurullah Ataç a traduit les incipits 

des fables d’Ésope de manière littérale (sans adaptation culturelle). Par exemple : « Un 

pêcheur, ayant laissé couler son filet dans la mer, en retira un picarel. » → « Balıkçının biri 

ağını denizden çekince içinde bir izmarit bulmuş. » Cependant, on constate que, dans dix 

fables (soit 10 % des fables analysées), les formules d’introduction sont traduites par Ataç 

en accord avec la tradition narrative des contes populaires turcs. Ainsi, dans certaines fables, 

Ataç a ajouté des formules d’introduction typiquement turques. Quant à DeepSeek-V3, 

toutes les formules d’introduction du texte de départ sont traduites de manière littérale. 

Exemple 1. « La chèvre et l’âne » 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

141 

Texte de départ (Fable n° 16) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Un homme nourrissait une 

chèvre et un âne. 

Bir adamın bir keçisiyle bir de 

eşeği varmış. 

Bir adam, bir keçi ve bir eşek 

besliyordu. 

Dans cet exemple, Ataç traduit le verbe « nourrir » par le verbe turc « var olmak » 

[Fr. être]. Ce choix, à première vue non fidèle au texte de départ, n’est pas aléatoire, puisque 

la traduction d’Ataç est assez proche des formules utilisées dans les contes de fées turcs : « 

Bir varmış, bir yokmuş », qui peut être traduite en français par l’incipit « Il était une fois et 

il n’est plus » (Boratav, 2017, p. 294). En revanche, la traduction de DeepSeek-V3 respecte 

davantage le texte de départ que la culture et le folklore turcs : « nourrir » → « beslemek » 

[fr. nourrir]. 

Exemple 2. « Le pêcheur qui joue de la flute » 

Texte de départ (Fable n° 24) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Un pêcheur, habile à jouer de 

la flûte, prenant avec lui ses 

flûtes et ses filets, se rendit à la 

mer, et, se postant sur rocher en 

saillie, il se mit d’abord à jouer, 

[…] 

Bir balıkçı varmış, güzel kaval 

çalarmış. Bir gün kavalını da 

almış, ağını da almış, denize 

çıkmış, bir kayanın üstüne çıkıp 

orada kavalını çalmaya 

başlamış. 

Bir balıkçı, flüt çalmakta usta 

olduğu için, yanına flütlerini ve 

ağlarını alıp denize gitti. 

Çıkıntılı bir kayaya yerleşti ve 

önce flüt çalmaya başladı, […] 

Le deuxième exemple illustre encore mieux le respect de la culture populaire turque par 

Nurullah Ataç. En ajoutant quelques éléments dans les premières phrases de cette fable, le 

traducteur turc a transformé ces phrases en une formule d’introduction. Ainsi, au lieu de 

simplement traduire « Un pêcheur » par « Bir balıkçı », il a ajouté le verbe « var olmak » : 

« Bir balıkçı varmış » [fr. Il était une fois un pêcheur]. Pour donner des informations sur ce 

personnage de la fable, Ataç a utilisé le morphème de temps et de modalité « -mIş », employé 

dans les produits folkloriques turcs : « güzel kaval çalarmış » [Fr. Il jouait bien de la flûte]. 

Ensuite, pour signaler la modification de la situation initiale de cette fable, Ataç a divisé la 

première phrase en deux et a ajouté « Bir gün » [fr. Un jour] pour faire progresser l’histoire. 

Par la suite, les verbes « almak » [fr. prendre], « çıkmak » [fr. sortir] et « başlamak » [fr. se 

mettre à] ont été traduits en utilisant également le morphème « -mIş », qui permet d’indiquer 

la distance temporelle entre la situation d’énonciation et l’histoire racontée. Tous ces choix 

ont permis de rapprocher la traduction d’Ataç de la tradition des contes de fées turcs. 

Exemple 3. « Diogène en voyage » 

Texte de départ (Fable n° 98) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Diogène le Cynique étant en 

voyage, arriva sur le bord d’une 

rivière qui coulait à pleins 

bords, et s’arrêta sur la berge, 

embarrassé. 

Bir gün köpeksi feylesof 

Diogenes yolculuğa çıkmış, 

gitmiş, coşkun bir çayın kıyısına 

varmış. 

Kinik filozof Diyojen, bir 

yolculuk sırasında taşmak 

üzere olan bir nehrin kenarına 

geldi ve kıyıda durup 

düşünceye daldı, ne yapacağını 

bilemedi. 

Dans le troisième exemple, Ataç a commencé cette formule d’introduction en ajoutant « Bir 

gün » [fr. Un jour], soulignant ainsi l’ancienneté et l’imprécision temporelle de cette histoire, 

un trait typique des contes populaires. De plus, au lieu d’utiliser le terme turc « Kinik » pour 

« le Cynique », le traducteur a opté pour la traduction linguistique de ce terme, qui provient 

du grec ancien κύων (kúōn) : « köpeksi » [Fr. chien], et a ajouté le mot « feylosof » [fr. 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

142 

philosophe]. Ainsi, pour produire un texte fluide, Ataç a omis un terme « le Cynique » et a 

proposé une glose intratextuelle visant le lecteur cible, l’enfant turc. En ce qui concerne le 

DeepSeek-V3, sa traduction est plus littérale, mais, comme dans le cas d’Ataç, le mot « 

filozof » [fr. philosophe] a été ajouté en tant que glose intratextuelle. Cependant, 

contrairement au texte d’Ataç, dans la traduction de l’IA, le temps utilisé n’est pas le temps 

« -mIş », typique des contes populaires turcs, mais le temps passé, l’équivalent du passé 

simple : « geldi » [fr. arriva], « düşünceye daldı » [fr. perdu dans ses pensées], « bilemedi » 

[fr. ne sut pas]. 

Les formules de transition 

En ce qui concerne les formules de transition, Ataç, en respectant la tradition narrative des 

contes turcs, a ajouté quarante formules propres à la culture et au folklore turcs dans 33 % 

des fables analysées. En revanche, DeepSeek-V3 n’en a ajouté aucune. 

Exemple 4. « Le marchand de statues » 

Texte de départ (Fable n° 2) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Comme personne ne l’achetait 

[...]. 

Bakmış ki alan olmuyor […].

  

Ancak kimse almak 

istemeyince […]. 

Conformément à la fonction des formules de transition, qui est d’attirer l’attention du lecteur 

ou de l’auditeur (Özkaynak, 2013, p. 95), Nurullah Ataç a ajouté « Bakmış ki » [fr. Il a vu 

que] pour capter l’attention du lecteur turc et illustrer l’étonnement du personnage. 

L’expression « bakmış ki » (et surtout « ki ») est généralement utilisée dans les contes de 

fées turcs pour décrire un événement survenu de manière inattendue (Özkaynak, 2013, p. 

96). Ainsi, une fois de plus, le traducteur turc a ajouté une formule propre à la culture turque 

afin de produire une traduction qui correspond au goût du public cible et à la tradition 

narrative turque.   

Exemple 5. « L’aigle frappé d’une flèche » 

Texte de départ (Fable n° 7) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

L’aigle, voyant que les plumes 

de la flèche étaient les siennes, 

Kartal bakmış ki kendisini 

vuran okun kanatları gene 

kendi tüyünden... 

Kartal, okun tüylerinin kendi 

tüyleri olduğunu görünce, 

Cet exemple illustre encore mieux l’une des fonctions principales de la formule de transition 

« bakmış ki ». Dans cette fable, l’aigle est frappé par une flèche, mais ce qui le surprend, 

c’est que les plumes de la flèche sont les siennes. En ajoutant cette formule de transition, le 

traducteur a attiré l’attention du lecteur et a mis en avant l’étonnement ainsi que la tragédie 

de l’évènement raconté.      

Exemple 6. « Le renard qui n’avait jamais vu de lion » 

Texte de départ (Fable n° 42) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Un renard n’avait jamais vu de 

lion. Or le hasard le mit un jour 

en face de ce fauve. 

Bir tilki varmış, ömründe aslan 

görmemiş. Bir gün bakmış, 

önüne koca bir aslan çıkmış. 

Bir tilki, hayatında hiç aslan 

görmemişti. Bir gün, kader onu 

bu yırtıcı hayvanla karşı 

karşıya getirdi. 

Dans cet exemple, à l’instar du précédent, Ataç a ajouté une formule de transition « Bir gün 

bakmış » [fr. Un jour, il a vu que]. Outre sa fonction d’étonner le lecteur par un fait 

extraordinaire (dans ce sens, cette formule équivaut au « hasard » dans le texte de départ), 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

143 

elle vise également à souligner le changement de situation et la transition vers un autre 

évènement : un renard, n’ayant jamais vu de lion → [transition : « Bir gün bakmış »] → le 

renard rencontre un lion. Quant à la traduction de DeepSeek-V3, on constate aisément que 

« Bir gün » [fr. Un jour] a également été ajouté, mais la formule de transition propre à la 

tradition narrative des contes turcs est absente.       

Exemple 7. Les pêcheurs qui ont pêché une pierre 

Texte de départ (Fable n° 23) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Mais quand ils eurent tiré la 

seine sur le rivage, ils y 

trouvèrent peu de poisson : 

c’étaient des pierres et autres 

matières qui la remplissaient. 

Ama çökütmeyi kumsala çekip 

de açınca bir de ne baksınlar? 

İçinde bir iki balıkla bir yığın 

taş, bir yığın kum var. 

Ancak ağı kıyıya çektiklerinde, 

içinde çok az balık buldular; ağ 

taşlar ve başka şeylerle 

doluydu. 

Comme dans les exemples de formules de transition ci-dessus, on observe qu’une fois de 

plus, une formule de transition contenant le verbe « bakmak » [fr. voir] est utilisée dans la 

traduction turque des fables d’Ésope. Cependant, Ataç emploie cette formule sous la forme 

d’une question : « bir de ne baksınlar? » [fr. Et que voient-ils ?] Par conséquent, dans le 

texte d’arrivée, le verbe « trouver » est transformé en une formule de transition indiquant la 

surprise et le changement de situation. En revanche, l’IA a traduit cette partie de manière 

littérale, sans ajouter une formule : « trouvèrent » → « buldular ». 

Exemple 8. « Le rossignol et l’épervier » 

Texte de départ (Fable n° 8) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Un rossignol chantait dans un 

chêne. 

Bülbül, yüksek bir meşeye 

konmuş, öter dururmuş. Bülbül 

olur da ötmez olur mu? O öter, 

ama öttüğünü duyan da olur. 

Bir bülbül, bir meşe ağacında 

şarkı söylüyordu. 

Dans cet exemple, Nurullah Ataç, davantage dans le rôle d’un conteur turc que d’un 

traducteur, ajoute l’expression : « Bülbül olur da ötmez olur mu? O öter, ama öttüğünü duyan 

da olur. » [fr. Un rossignol peut-il être un rossignol et ne pas chanter ? Il chante, mais il y a 

aussi quelqu’un qui l’entend chanter.]. Selon Özkaynak, certains événements racontés par 

les conteurs visent à attirer l’attention de l'auditeur ou du lecteur et présentent des 

caractéristiques propres aux formules narratives. La formule « Yılan olur bütün deliklere 

bakar... » [fr. Un serpent, étant un serpent, regarde dans tous les trous.] en est une illustration 

(2013, p. 104). De la même manière, pour captiver son public cible, à savoir les enfants turcs, 

Nurullah Ataç fournit des informations sur le rossignol : « Bülbül olur da ötmez olur mu? » 

De plus, Ataç exprime cette phrase sous forme de question, utilisant ainsi une intonation 

différente par rapport aux phrases précédentes et suivantes de la fable. 

Exemple 9. « L’aigle, le choucas et le berger » 

Texte de départ (Fable n° 5) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Et il se jeta sur un bélier. Hemen atılıp, koca bir koça 

konmaz mı? 

Ve bir koçun üzerine atıldı. 

Dans cet exemple, on peut voir une autre illustration de ce changement de l’intonation. Le 

traducteur, Nurullah Ataç, adoptant le rôle d’un conteur pour raconter un évènement 

extraordinaire et surprenant (un choucas qui se jette sur un bélier), utilise une intonation 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

144 

différente de celle du texte de départ : une phrase sous forme de question. Ainsi, il parvient 

à capter l’attention du lecteur cible tout en l’amusant et en le divertissant. En revanche, la 

traduction de l’IA est plus littérale et ne modifie pas l’intonation.   

Exemple 10. « La fourmi et l’escarbot » 

Texte de départ (Fable n° 241) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Sur le moment, la fourmi ne 

répondit rien ; mais plus tard, 

quand vint l’hiver et que la 

pluie détrempa les bouses, 

l’escarbot affamé vint 

demander à la fourmi l’aumône 

de quelque aliment. 

Karınca hiç yanıt vermemiş. 

Gel zaman git zaman kış olmuş, 

yağmurlar yağıp tezekleri 

ıslatmış, tonuzlan böceği 

karnını doyuracak bir şey 

bulamayınca gelmiş, karıncaya 

yalvarmış. 

O anda karınca hiçbir şey 

söylemedi; ancak kış 

geldiğinde ve yağmur her yeri 

ıslattığında, aç kalan bok 

böceği karıncaya gelip yiyecek 

dilenmeye başladı. 

Dans les contes de fées, le temps doit passer rapidement et le lecteur ne doit pas être distrait 

par des détails inutiles. Cela est particulièrement valable pour les fables d’Ésope, qui sont 

écrites dans un style laconique. Ainsi, certaines formules facilitent cette transition dans les 

contes de fées : elles résument les évènements et font avancer l’histoire (Özkaynak, 2013, p. 

110). Dans cet exemple, Ataç a traduit « mais plus tard, quand vint l’hiver » par une formule 

de transition propre à la culture et au folklore turcs : « Gel zaman git zaman kış olmuş » 

[littéralement, Fr. Vienne le temps, passe le temps, l’hiver est arrivé.]. Ainsi, le traducteur, 

en utilisant une formule de la tradition turque, a indiqué, de façon divertissante, le temps qui 

passe dans l’histoire, sans ennuyer le lecteur avec des détails inutiles. En ce qui concerne la 

traduction de DeepSeek-V3, on constate que l’IA a omis l’expression « plus tard », mais a 

traduit littéralement « quand vint l’hiver » par « kış geldiğinde ».   

Les formules de répétition 

Quant aux formules de répétition, le traducteur turc a ajouté vingt-huit formules propres à la 

tradition narrative du folklore turc dans 25 % des fables analysées. L’analyse des traductions 

de DeepSeek-V3 permet de constater qu’aucune formule de répétition n’a été ajoutée. 

Exemple 11. « L’aigle et l’escargot » 

Texte de départ (Fable n° 4) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

L’aigle essaya de faire son nid 

ailleurs [...]. 

Kartal oraya gitmiş, olmamış, 

buraya gitmiş, olmamış: […]. 

Kartal, yuvasını başka yerlere 

yapmaya çalıştı […]. 

Dans cet exemple, on peut constater que Nurullah Ataç a utilisé une formule de répétition : 

« oraya gitmiş, olmamış, buraya gitmiş, olmamış » [r.f Il est allé là-bas, ça n’a pas marché, 

il est allé ici, ça n’a pas marché]. Özkaynak souligne que, dans la tradition folklorique turque, 

la répétition de certains mots, verbes et événements est assez fréquente : cette situation 

témoigne de la créativité et de l’habilité du conteur et sert à attirer l’attention des auditeurs 

(2013, p. 112). Ainsi, au lieu d’écrire simplement « başka yerlere yapmaya çalıştı » [fr. il a 

essayé de faire ailleurs], comme on le voit dans la traduction de DeepSeek-V3, Ataç, en 

produisant une traduction fidèle à la tradition narrative des contes turcs, a choisi de 

transmettre au lecteur le désespoir de l’aigle et le processus de recherche d’un endroit par le 

biais d’une formule de répétition. Une formule similaire avec un autre verbe est également 

utilisée par Ataç dans la même fable :  

Exemple 12. « L’aigle et l’escargot » 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

145 

Texte de départ (Fable n° 4) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Le lièvre, ne voyant personne 

pour l’aider, [...]. 

Tavşancağız oraya bakmış, 

buraya bakmış, kimseler yok! 

Tavşan, kendisine yardım 

edecek kimseyi göremeyince, 

[…] 

Nurullah Ataç, en se mettant dans la peau d’un conteur turc, indique une fois de plus le 

désespoir d’un personnage, en l’occurrence celui d’un lièvre, en utilisant une formule de 

répétition pour traduire le verbe « voir » du texte de départ : « oraya bakmış, buraya bakmış 

» [fr. Il a regardé là-bas, il a regardé ici]. 

Exemple 13. « Le nègre » 

Texte de départ (Fable n° 11) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Mais malgré tous ses efforts, 

l’homme ne put enlever la 

couleur de sa peau et finit par 

rendre l’esclave malade à force 

de le frotter. 

Yıkamış, yıkamış, bir daha 

yıkamış, ama ne su işe yaramış, 

ne sabun; bir türlü 

ağartamamış, pek üzerine 

düştüğü için üstelik bir de hasta 

etmiş. 

Ancak tüm çabalarına rağmen, 

adam kölenin ten rengini 

değiştiremedi ve onu sürekli 

ovmaktan dolayı köleyi hasta 

etti. 

Dans cet exemple de traduction créative, le traducteur turc a utilisé une triple répétition pour 

traduire « ses efforts » de départ : « Yıkamış, yıkamış, bir daha yıkamış » [fr. Il a lavé, il a 

lavé, il a encore lavé.]. Par conséquent, Ataç, en utilisant cette formule de répétition, a créé 

un effet ludique dans le texte d’arrivée et a mis en avant la durée et l’absurdité de l’action 

de laver un « nègre », telle qu’elle est racontée dans cette fable d’Ésope. Quant à la 

traduction de DeepSeek-V3, on observe une fois de plus une traduction littérale : « ses efforts 

» → « çabaları ». 

Exemple 14. « Le renard et le singe disputant de leur noblesse » 

Texte de départ (Fable n° 39) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

[…] ils arrivèrent en un certain 

endroit. Le singe y tourna ses 

regards et se mit à soupirer.  

Gitmişler, gitmişler, bir 

mezarlığa varmışlar. Maymun 

sağına bakmış, soluna bakmış, 

derin derin içini çekmiş. 

[…] bir yere vardılar. 

Maymun oraya baktı ve derin 

bir iç çekti. 

Dans ces deux phrases de la fable du renard et du singe, Ataç a utilisé trois formules de 

répétition. Pour souligner la progression dans le temps et l’espace dans l’histoire, le 

traducteur turc a ajouté la formule suivante : « gitmişler, gitmişler » [fr. ils sont allés, ils sont 

allés]. Cette formule de répétition ressemble en effet à celle de la tradition narrative turque : 

« Az gitmişler, uz gitmişler » [Fr. Ils sont allés un peu, ils sont allés loin]. Ainsi, la durée du 

voyage du renard et du singe est mise en avant par une formule de répétition propre au 

folklore turc utilisée par le traducteur. Une autre répétition dans cette fable, similaire à celle 

de l’Exemple 12, est la suivante : « sağına bakmış, soluna bakmış » [Fr. Il a regardé à sa 

droite, il a regardé à sa gauche]. Ainsi, au lieu de traduire littéralement le verbe français « 

tourner », le traducteur a opté pour une répétition afin d’amuser le lecteur et d’attirer son 

attention. Dans le dernier exemple de répétition, on peut voir une répétition plus simple 

construite au niveau d’un adverbe : « derin derin içini çekmiş » [Il a soupiré profondément, 

profondément]. Cette répétition, bien que simple, met en avant l’inquiétude de l’un des 

personnages de la fable et attire l’attention du lecteur sur cet aspect. En général, il est 

possible de constater que Nurullah Ataç a fréquemment utilisé des répétitions d’adjectifs et 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

146 

d’adverbes également dans les autres fables. Ainsi, il a rendu le texte à la fois plus 

divertissant et plus conforme à la tradition narrative des contes turcs. 

Les formules de clôture 

Dans la version française des fables d’Ésope, la plupart des moralités sont traditionnellement 

introduites par la formule suivante : « Cette fable montre que ». En revanche, chez Ataç, on 

observe une plus grande diversité dans les formules de clôture, ce qui reflète une approche 

plus variée et créative. Cependant, les différences sont plutôt d’ordre linguistique et peuvent 

être considérées comme mineures. Ce n’est que dans quatre fables traduites par Ataç (soit 4 

% des fables analysées) que l’on observe l’emploi de formules de clôture conformes à la 

tradition narrative des contes turcs. 

Exemple 15. « Les biens et les maux » 

Texte de départ (Fable n° 1) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Ceux qui espèrent un bien 

doivent attendre longtemps ; le 

mal, lui, survient bien vite. 

Bu masal da gösteriyor: Bir 

iyilik mi umuyoruz? Çok 

bekleriz; ama başımızda 

dolaşan kötülük çabucak gelip 

çatar. 

İyilik umanlar, uzun süre 

beklemek zorundadır; kötülük 

ise hemen geliverir. 

Dans le premier exemple, on peut voir que Nurullah Ataç a ajouté une formule de clôture à 

la troisième fable d’Ésope : « Bu masal da gösteriyor: » [fr. Cette fable montre :]. Tandis 

que dans les moralités de la version française de ces fables, Chambry a utilisé le pronom 

indéfini « on » (Maingueneau, 2007, p. 19, pour l’emploi du pronom « on » dans les fables) 

et le pronom personnel de la 3e personne « il », Nurullah Ataç a utilisé « biz », fr. nous] pour 

s’adresser directement au lecteur et le placer à l’intérieur de l’histoire : « umuyoruz » [Fr. 

nous espérons], « bekleriz » [fr. nous attendons], « başımızda » [fr. sur nos têtes]. En ce qui 

concerne la traduction de DeepSeek-V3, aucune formule de clôture n’est ajoutée.  

Exemple 16. « L’aigle et le renard » 

Texte de départ (Fable n° 3) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Cette fable montre qu’il ne faut 

jamais trahir l’amitié ; si l’on le 

fait, on ne sera pas à l’abri de la 

vengeance divine. 

Bu masaldan ibret alın: 

dostluğa hayınlık ettiniz mi, 

oyun ettiğiniz kimselerin öç 

almaya güçleri yetmez diye 

güvenmeyin; onların elinden 

bir şey gelmese bile, tanrılar o 

kötülüğü sizin yanınıza 

komazlar. 

Bu fabıl, dostluğa ihanet 

etmemeyi öğütler. Eğer ihanet 

edersen, tanrıların gazabından 

kurtulamazsın. 

Dans le texte de départ, la formule « cette fable montre que + [une moralité] » est utilisée. 

Cependant, une fois de plus, le traducteur turc a fait preuve de créativité et a choisi une 

formule conforme à la tradition turque : « Bu masaldan ibret alın: » [fr. Tirez une moralité 

(leçon) de cette fable]. De cette façon, Ataç a souligné l’une des fonctions principales des 

fables d’Ésope : la transmission d’une leçon morale. Quant à la traduction de DeepSeek-V3, 

une solution similaire est choisie, bien que la forme soit restée plus fidèle au texte de départ 

: « Bu fabıl, [...] öğütler » [fr. Cette fable conseille]. Au lieu d’utiliser un verbe neutre utilisé 

dans la version française (« montrer »), l’IA a opté pour un autre terme : « öğütlemek » [fr. 

conseiller].  



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

147 

Cependant, l’analyse des traductions réalisées par l’IA montre que DeepSeek-V3 traduit 

généralement la formule française « cette fable montre que » de manière littérale, par « Bu 

fabıl, [...] gösterir » [fr. Cette fable [...] montre]. Tandis que les fables traduites en turc par 

Nurullah Ataç témoignent de la créativité d’ordre linguistique et de la connaissance de la 

tradition populaire turque du traducteur. Ainsi, on peut énumérer quelques formules de 

clôture utilisées par Ataç : 

i. « Bu masal ne diyor? [une moralité] diyor. » [Fr. Que dit cette fable ? Elle dit [...]] (4. 

Fable). 

ii. « [une moralité]; bu masal işte onu söylüyor. » [Fr. [...] ; cette fable, voilà, dit cela.] (8. 

Fable). 

iii. « [une moralité]; bu masal onu anlatıyor. » [Fr. [...] ; c’est ce que raconte cette fable] 

(9. Fable). 

iv. « [une moralité]; bu masal, işte onu söylüyor. » [Fr. [...] ; cette fable, voilà, montre cela.] 

(11. Fable). 

v. « Bu masaldan da anlaşılıyor; [une moralité]. » [Fr. De cette fable on comprend ; [...]] 

(12. Fable). 

vi. « [une moralité]. Bu masal bize bunu öğretiyor. » [Fr. [...] Cette fable nous enseigne 

cela.] (13. Fable). 

vii. « Bu masal bize, [une moralité] gösterir. » [Fr. Cette fable nous montre [...]] (20. Fable). 

viii. « Bu kekliğin sözünden ibret alın: [une moralité]. » [Fr. Tirez une moralité des paroles 

de cette perdrix : [...]] (21. Fable). 

ix. « Öyledir işte: [une moralité]. » [Fr. C’est ainsi : [...]] (22. Fable). 

x. « Bu masal, [une situation] bildirir. » [Fr. Cette fable dit [...].] (24. Fable) 

xi. « [une moralité] ; onu söylüyor bu masal. » [[...] ; c’est cela que cette fable dit.] (26. 

Fable). 

xii. « Bu masal, [une personne] için söylenilmiş. » [Fr. Cette fable a été racontée pour [...]] 

(37. Fable). 

xiii. « Bu masal, [une situation] yakışır. » [Fr. Cette fable convient à [...]] (43. Fable). 

xiv. « Bu masal, [une situation] ne iyi anlatır! » [Fr. Cette fable raconte si bien [...] !] (65. 

Fable). 

xv. « O kurbağanın dediğinden ibret alın [une moralité]. » [Fr. Tirez une moralité de ce que 

dit cette grenouille [...].] (68. Fable). 

xvi. « Bu masal kulağınıza küpe olsun: [une moralité]. » [Fr. Que cette fable soit une leçon 

à garder à l’esprit : [une moralité].] (80. Fable) 

La transformation du discours indirect en discours direct 

Exemple 17. « L’aigle et l’escargot » 

Texte de départ (Fable n° 12) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

148 

Une belette, ayant attrapé un 

coq, [1] voulut donner une 

raison plausible pour le 

dévorer. En conséquence [2] 

elle l'accusa d'importuner les 

hommes en chantant la nuit et 

en les empêchant de dormir. Le 

coq se défendit [3] en disant 

qu'il le faisait pour leur être 

utile ; car s'il les réveillait, 

c'était pour les rappeler à leurs 

travaux accoutumés. Alors la 

belette produisit un autre grief 

et [4] l'accusa d'outrager la 

nature par les rapports qu'il 

avait avec sa mère et ses sœurs. 

Il répondit [5] qu'en cela aussi 

il servait l'intérêt de ses 

maîtres, puisque grâce à cela 

les poules leurs pondaient 

beaucoup d'œufs. « Eh bien ! 

s'écria la belette, tu as beau être 

en fonds de belles 

justifications, moi je ne resterai 

pas à jeun pour cela, » et elle le 

dévora. 

Gelincik bir horoz yakalamış: 

[1] “Şunu yiyeceğim, ama bari 

bir de neden göstereyim!” 

demiş. [2] “Gece yarısı oldu 

mu, başlarsın ötmeye, insanları 

uyutmaz, rahatsız edersin; bari 

yiyeyim seni kaldırayım 

ortadan!” demiş. Ama horoz 

yanıtını bulmuş: [3] “İnsanları 

uyandırıyorsam, kötülük olsun 

diye değil, iyilik olsun diye 

uyandırıyorum: Kalkıp işlerine 

bakıyorlar” demiş. Bunun 

üzerine gelincik başka bir 

yandan tutturmuş: [4] “Ben 

senin ahlâkını da 

beğenmiyorum: Ana 

demiyorsun, kızkardeş 

demiyorsun, bütün tavuklara 

sataşıyorsun. Olur mu böyle 

şey?” diye sormuş. Horoz, bu 

kez de altta kalmamış: [5] 

“Sana ne oluyor? Efendilerim 

hoşnut; tavuklar bol bol 

yumurtluyor” demiş. Gelinciğin 

artık kafası kızmış: “Eee! çok 

oldun artık! Seni dil ebesi seni! 

Sen her söze bir karşılık 

buluyorsun diye benim karnım 

zil mi çalacak?” demiş, horozu 

yiyip yutmuş. 

Bir gelincik, bir horozu 

yakaladı ve [1] onu yemek için 

makul bir sebep bulmaya 

çalıştı. Bu yüzden [2] horozu, 

geceleri öterek insanları 

rahatsız etmek ve onların 

uykusunu bölmekle suçladı. 

Horoz, kendini savunarak [3] 

bunu insanlara faydalı olmak 

için yaptığını söyledi; çünkü 

onları uyandırarak, günlük 

işlerine başlamalarını 

sağlıyordu. Bunun üzerine 

gelincik başka bir suçlama 

ortaya attı ve [4] horozu, annesi 

ve kız kardeşleriyle ilişki 

kurarak doğaya hakaret 

etmekle suçladı. Horoz, [5] 

bunda da efendilerinin çıkarına 

hizmet ettiğini söyledi, çünkü 

bu sayede tavuklar onlara 

bolca yumurta veriyordu. 

Gelincik, “Pekala!” diye 

bağırdı, “Ne kadar güzel 

bahanelerin olursa olsun, ben 

aç kalmamak için seni 

yiyeceğim,” ve horozu yedi. 

L’un des traits typiques de la traduction d’Ataç des fables d’Ésope est la transformation du 

discours indirect en discours direct. Dans 54 % des fables analysées, quatre-vingt-onze 

discours indirects ont été transformés en discours directs par Ataç. Dans cet exemple radical, 

on peut voir jusqu’où peut aller cette transformation réalisée par Nurullah Ataç. Cinq 

discours indirects du texte de départ sont traduits en discours direct dans le texte d’arrivée. 

Si l’on ajoute à cela le seul discours direct du texte de départ qui est conservé dans le texte 

d’arrivée, on constate que la fable réécrite par Ataç se transforme en un dialogue entre la 

belette et le coq, avec un total de six répliques en discours direct. Par conséquent, le texte 

traduit par Ataç devient plus long, mais le dialogue des personnages permet de mieux 

transmettre au lecteur les pensées et les sentiments des héros de cette fable. En revanche, 

dans la traduction produite par DeepSeek-V3, cinq discours indirects et un discours direct 

du texte de départ sont conservés. 

Exemple 18. « Les renards au bord du Méandre » 

Texte de départ (Fable n° 29) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

149 

Alors l’un d’eux, prenant la 

parole pour humilier les autres, 

se moqua de leur couardise. 

İçlerinden birinin kabadayılığı 

tutmuş: “Bu ne korkaklık be! 

Aranızda bir tane de mi yiğit 

yok?” demiş, […] 

O zaman içlerinden biri, 

diğerlerini küçük düşürmek 

için söz aldı ve onların 

korkaklığıyla alay etti. 

Dans cet exemple, Ataç a non seulement transformé le discours indirect du texte de départ 

en discours direct, mais il a également utilisé une intonation différente pour attirer l’attention 

du lecteur et rendre les personnages de la fable plus vivants : « Bu ne korkaklık be ! » [fr. 

Quelle lâcheté !] suivie d’une phrase interrogative. De plus, il a ajouté un élément spécifique 

à la culture turque : « yiğit » [fr. héros]. Quant à la traduction de l’IA, le discours indirect du 

texte de départ est conservé tel quel. 

Exemple 19. « Le chevrier et les chèvres sauvages » 

Texte de départ (Fable n° 17) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Comme le berger les accusait 

d'ingratitude pour l’abandonner 

ainsi, après les soins 

particuliers qu'il avait pris 

d'elles […] 

Çoban: “Ben size o kadar iyi 

bakayım da siz böyle 

kaçıveresiniz! Amma da 

nankörmüşsünüz ha!” deyince, 

[…] 

Çoban, onlara gösterdiği özel 

ilgiye rağmen kendisini terk 

etmelerinin nankörlük 

olduğunu söyleyince, 

Dans cet exemple, on peut observer un autre cas de discours indirect transformé par Nurullah 

Ataç en discours direct. Dans cette fable, Ataç va encore plus loin et écrit une phrase en 

discours direct qui est non seulement divertissante, mais qui rend également le berger plus 

animé : « Amma da nankörmüşsünüz ha! » [fr. Que vous êtes ingrats !]. L’accusation 

d’ingratitude du berger à l’égard des chèvres sauvages est traduite par le traducteur turc dans 

un style plus proche du langage populaire turc.   

Exemple 20. « Le chevrier et les chèvres sauvages » 

Texte de départ (Fable n° 5) Texte d’arrivée DeepSeek-V3 

Quand ceux-ci lui demandèrent 

quel oiseau c’était, le berger 

répondit : « C’est un choucas, 

mais il se prend pour un aigle. » 

Çocuklar: “Bu ne kuşudur?” 

diye sorunca çoban: “Benim 

bildiğim alakarga; ama 

kendisine sorarsan kartalım 

diyor” demiş. 

Çocuklar, “Bu ne tür bir kuş?” 

diye sorunca, çoban şöyle 

cevap verdi: “Bu bir karga, ama 

kendini kartal sanıyor.” 

Contrairement aux exemples précédents de cette section, dans cet exemple, tant Nurullah 

Ataç que DeepSeek-V3 ont traduit le discours indirect « ceux-ci lui demandèrent quel oiseau 

c’était » du texte de départ par le discours direct. Le traducteur turc a rendu cette partie du 

texte par « Bu ne kuşudur? » [fr. Quel est cet oiseau ?], tandis que l’IA a proposé la traduction 

suivante : « Bu ne tür bir kuş? » [fr. Quel genre d’oiseau est-ce ?]. Cependant, l’analyse a 

montré que la traduction du discours indirect par le discours direct, qui est une pratique 

courante chez Ataç, reste un choix rare pour DeepSeek-V3. En effet, cet exemple de 

transformation d’un discours indirect en discours direct par l’IA est le seul cas relevé parmi 

les cent fables traduites par DeepSeek-V3. 

Conclusion 

Dans les traductions des fables examinées, il a été déterminé qu’Ataç a transformé dans le 

texte cible un total de quatre-vingt-onze phrases au discours indirect en discours direct, et 

qu’il a également ajouté au texte cible vingt-huit formules de répétition, quarante formules 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

150 

de transition ainsi que dix formules d’introduction. Parmi celles-ci, l’intervention basée sur 

la transformation du discours indirect en discours direct, observée dans 54 % des fables, est 

particulièrement remarquable. En revanche, dans 25 % des fables, des formules de répétition 

(vingt-huit au total) ont été ajoutées. Il a été déterminé que dans 33 % des fables, un total de 

quarante formules de transition a été ajoutées. Dans un nombre relativement faible de fables, 

correspondant à 10 % du total, il a été observé qu’Ataç a utilisé dix formules d’introduction 

pour rapprocher le texte traduit de la tradition des contes turcs. Enfin, il a été constaté 

qu’Ataç a utilisé quatre formules de clôture propres aux contes turcs dans seulement 4 % des 

fables. Les observations effectuées sur les traductions de l’outil d’intelligence artificielle 

DeepSeek-V3 ont révélé que cet outil a transformé le discours indirect en discours direct 

dans une seule fable.        

L’analyse comparative révèle que Nurullah Ataç et l’outil d’intelligence artificielle 

DeepSeek-V3 ont fait des choix différents dans leurs traductions de fables du français vers 

le turc, visant à rapprocher le texte cible du contexte culturel cible. La première de ces 

différences se manifeste dans la transformation du discours direct en discours indirect. Ce 

choix, utilisé quatre-vingt-onze fois par Nurullah Ataç, rend le texte plus vivant et axé sur 

les dialogues, rapprochant ainsi la traduction de la tradition narrative des contes turcs. En 

revanche, DeepSeek-V3 a traduit les mêmes formules en restant fidèle au texte source.   

De même, Nurullah Ataç a ajouté des formules de transition spécifiques à la culture turque 

dans une grande majorité des fables examinées. Ces formules de transition, utilisées pour 

attirer l’attention du lecteur et souligner le développement inattendu des événements, ne se 

trouvent pas dans les traductions de DeepSeek-V3. Ataç a également utilisé habilement des 

questions rhétoriques telles que « Bülbül olur da ötmez olur mu? » [fr. Un rossignol peut-il 

ne pas chanter ?] pour rapprocher la narration de la tradition des contes turcs, et des 

expressions comme « Gel zaman git zaman kış olmuş » [fr. Le temps passe, l’hiver arrive] 

pour résumer le passage du temps et accélérer le récit. Les formules de répétition, telles que   

« oraya gitmiş, olmamış, buraya gitmiş, olmamış » [fr. il est allé là-bas, ça n’a pas marché, 

il est allé ici, ça n’a pas marché], « oraya bakmış, buraya bakmış » [fr. il a regardé ici, il a 

regardé là-bas], « yıkamış, yıkamış, bir daha yıkamış » [fr. il a lavé, lavé, lavé encore une 

fois] sont courantes dans la tradition narrative turque et sont fréquemment utilisées par Ataç 

pour renforcer les événements, montrer la créativité du narrateur et attirer l’attention du 

lecteur ou de l’auditeur. En revanche, DeepSeek-V3 n’a pas utilisé ces formules de répétition 

dans ses traductions.   

Enfin, la fréquence d’utilisation des formules de clôture par Ataç est nettement inférieure à 

celle des autres types de formules. DeepSeek-V3 n’a en revanche utilisé aucune formule de 

clôture. Les formules utilisées par Ataç, telles que « Bu masal kulağınıza küpe olsun. » [fr. 

Que cette fable soit une leçon (fr. boucles d’oreilles) pour vous.], « Bu masaldan ibret alın. » 

[fr. Tirez une leçon de cette fable.], et les éléments didactiques qui suivent, soulignent 

l’aspect éducatif des contes turcs.   

En résumé, les composants reflétant la tradition narrative turque dans les traductions des 

fables d’Ésope par Nurullah Ataç sont les formules d’introduction, de transition, de 

répétition et de clôture, l’utilisation du discours direct, du morphème temporel et modal « -

mIş » ainsi que les questions rhétoriques et les exclamations. En tant que traducteur et 

écrivain, Ataç adopte une approche centrée sur le texte cible et le lecteur, se rapprochant 

ainsi de la perspective de Newmark. En effet, Newmark suggère que l’analyse 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

151 

componentielle, qui permet de distinguer le sens référentiel du sens pragmatique, peut être 

adoptée pour la traduction des éléments cultures qui pourraient ne pas être compris par le 

lecteur (1987, p. 119). Autrement dit, des choix libres et naturels adaptés au contexte et aux 

attentes du lecteur peuvent être déterminés de cette manière.  

Selon Nord, le modèle appliqué dans l’analyse textuelle orientée vers la traduction comporte 

trois dimensions indépendantes de la langue : la culture, la communication et la traduction 

(2005, p. 12-18). Elle souligne l’importance pour le traducteur de voir le texte source du 

point de vue du membre de la culture cible, en tant que récepteur biculturel idéal, maîtrisant 

parfaitement à la fois la culture source et la culture cible (y compris la langue). Ataç, 

conformément à perspective de Nord, produit des textes adaptés aux attentes des lecteurs 

turcs tout en tenant compte du contexte culturel du texte source.  

En termes de stratégies de traduction, les principales stratégies qui rapprochent les 

traductions d’Ataç de la culture des contes turcs sont la naturalisation (inclusion dans le 

local) et la créativité autonome, telles que définies par Aixelà (1996). En effet, la 

naturalisation est définie comme l’utilisation d’un mot ou d’une expression équivalente dans 

le corpus intertextuel de la langue/culture cible à la place d’un élément culturel appartenant 

à la culture source (Kaya et Oral, 2024). L’absence dans une fable rédigée en langue/culture 

source d’un élément déterminant le style dans les récits turcs peut être considérée comme 

une catégorie linguistique et culturelle spécifique au texte source. Dans ce cas, l’ajout d’un 

élément déterminant le style dans les récits de la culture cible à la place de l’élément absent 

(comme le morphème zéro en syntaxe) dans la langue/culture source peut être considérée 

comme une naturalisation au bénéfice du lecteur cible et en fonction de ses attentes. Cette 

stratégie peut également être considérée comme un exemple de créativité autonome dans la 

mesure où il s’agit d’un ajout par le traducteur d’un élément absent dans la langue/culture 

source au texte cible. En effet, Ataç utilise fréquemment les formules d’introduction, de 

transition, de répétition et de clôture absentes dans le texte source. La transformation des 

discours indirects en discours directs par Ataç peut également être considérée comme une 

naturalisation, c’est-à-dire l’inclusion locale, en remplaçant un élément culturel spécifique 

au texte source (discours indirect) par une structure équivalente dans le corpus intertextuel 

de la langue/culture cible (discours direct).    

Un autre concept à ne pas oublier à ce point-là est le style. Le style, défini comme « la 

manière d’écrire propre à une époque, une personne, une œuvre, dans la littérature, et de 

créer dans les beaux-arts » (Türkiye Bilimler Akademisi, 2011), est une composante 

culturelle particulièrement importante dans les fables. L’ajout par Ataç d’un style 

caractéristique des contes turcs, absent dans la culture grecque, peut également être 

considérée comme une stratégie de créativité autonome. Les choix de DeepSeek-V3, 

comparés à ceux d’Ataç en tant qu’écrivain et traducteur expert, sont nettement différents, 

avec une préférence générale pour les choix fidèles au texte source. Il est évident que ces 

choix pourraient produire des résultats différents si un outil d’intelligence artificielle destiné 

à la traduction ou des directives plus élaborées étaient utilisées. Cependant, dans le cadre de 

cette étude, il est clair que l’intelligence artificielle nécessite des améliorations pour 

collaborer avec des traducteurs humains dans le processus de traduction des œuvres 

littéraires, en particulier au niveau du style. 

References 

Corpus  



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153 

 

152 

Aisopos, 1989. Masallar [Les Fables]. Traducteur : Ataç N., Milli Eğitim Basımevi. 

Chambry, É. 1927. Ésope Fables. Paris : Les Belles Lettres. 

Références critiques 

Aixelà, J. F. 1996. Culture-Specific Items in Translation [Les éléments spécifiques à la culture dans 

la traduction]. In: Translation, power, subversion. Alvarez R., Vidal M. C. A., Eds. Multilingual 

Matters. 52-78. 

Albiz, Ü. 2022. Habitusu, Kültürel ve Sembolik Sermayesiyle Eleştirmen-Yazar ve Çevirmen: 

Nurullah Ataç [Critique-écrivain et traducteur avec son habitus, son capital culturel et 

symbolique: Nurullah Ataç]. Erdem, 82, 1-24. 

Andrei, C. 2014. Vers la maîtrise de la traduction littéraire - guide théorique et pratique, Galati : 

Galati University Press. 

Ataç, N. 2003. Tercüme, Tercüme Üzerine [Traduction, sur la traduction]. In: Çeviri Seçkisi 1: 

Çeviriyi Düşünenler. Rifat M., Eds. Dünya Yayıncılık. 105-111. 

Baker, M. 1992. In other words: A coursebook on translation [En d’autres termes : Un manuel de 

traduction]. Routledge. 

Biscéré, A. 2009. Les Fables d’Esope : une œuvre sans auteur ? Le Fablier Revue des Amis de Jean 

de La Fontaine, 9-35. 

Boratav, P. N. 2017. Folklor ve Edebiyat II [Folklore et Littérature II]. Ankara: BilgeSu. 

Brown, P., Levinson, S. C. 1987. Some universals in language usage [Quelques universaux dans 

l'usage de la langue]. Cambridge University Press. 

Byram, M. 1992. Culture et éducation en langue étrangère. Paris : Didier, 1992. 

Cennamo, I. 2018. Corpus comparables et culturèmes : une réflexion traductologique. Équivalences, 

45(1), 279-294. 

Çekçi, S. O. 2020. A comparison between translating into mother tongue and translation into the 

second language from the perspective of “domestication” and “foreignization” concepts of Venuti 

[Une comparaison entre la traduction vers la langue maternelle et la traduction vers la langue 

seconde dans la perspective des concepts de « domestication » et d’« étrangéisation » de Venuti]. 

RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, 18, 557-567. 

Even-Zohar, I. 1997. Factors and Dependencies in Culture: A Revised Outline for Polysystem Culture 

Research [Facteurs et dépendances dans la culture : une esquisse révisée pour la recherche sur la 

culture du polysystème]. Canadian Review of Comparative Literature, 15-34. 

Gile, D. 2005. La traduction. La comprendre, l’apprendre. Paris : Presse Universitaires de France. 

Goffman, E. 1974. Les rites d’interaction. Paris : Les éditions de minuit. 

Golstein, B. 1997. Grammaire du turc. L’Harmattan. 

Gözler, F. H. 1982. Örnekleriyle Türkçe ve Edebiyat Bilgileri Kaynak Kitabı [Livre de référence de 

langue et littérature turques avec exemples]. (Gözden geçirilmiş II. Basım), İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları. 

Guidère, M. 2016. Introduction à la traductologie. (3e édition), De Boeck Supérieur. 

Gürbüz, S., Şahin, F. 2015. Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri Felsefe-Yöntem-Analiz 

[Méthodes de recherche en sciences sociales : Philosophie, méthode, analyse]. (2. Baskı), Ankara: 

Seçkin. 



Polat et al. / ACROSS (2025), 9(3), 135-153

 

153 

Güvenç, B. 2015. İnsan ve Kültür [L’Homme et la culture]. İstanbul: Boyut. 

Kaya, A. H., Oral, Z. A. 2024. A. S. Puşkin’in Masallarının Fransızca ve Türkçe Yeniden 

Çevirilerinde Kültüre Özgü Ögelerin Aktarımı [Le transfert des éléments spécifiques à la culture 

dans les retraductions françaises et turques des contes de A. S. Pouchkine]. Korkut Ata Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, 15, 177-201. 

Korkmaz, Z. 2009. Türkiye Türkçesi Grameri Şekil Bilgisi [Grammaire du turc de Türkiye : 

Morphologie]. (3. Baskı), Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Ladmiral, J.-R., 1994. Traduire : théorèmes pour la traduction. Gallimard. 

Maingueneau, D. 2007. Linguistique pour le texte littéraire. (4e édition), Armand Colin. 

Mounin, G. 1963. Les problèmes théoriques de la traduction. Paris : Gallimard. 

Newmark, P., 1987. A Textbook of Translation [Un manuel de traduction]. Pearson Education 

Limited. 

Nord, C. 2005. Text Analysis in Translation [L’analyse textuelle en traduction]. (2. Edition), Editions 

Rodopi. 

Özbent, S. 2022. Kültürel Teorisinin Çevirideki Önemi [L’importance de la théorie culturelle en 

traduction]. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 15(88), 2-11. 

Özkaynak, M. E. 2013. Masal formellerinin sembolik çözümlemesi [L’analyse symbolique des 

formules de contes]. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

Propp, V. 1958. Masalın Biçimbilimi [Morphologie du conte]. İstanbul: BFS Yayınları. 

Propp, V. 2000. Russkaya Skazka [Le conte russe]. Moskva: Labirint. 

Raková, Z. 2016. Çeviri Kuramları [Les théories de la traduction]. Traducteur : Polat Y. Ankara : 

Publication du traducteur. 

Sakaoğlu, S. 2019. Masal Araştırmaları [Études sur le conte]. (8. Baskı), Ankara: Akçağ. 

Toury, G. 2008. Çeviri Normlarının Doğası ve Çevirideki Rolü [La nature et le rôle des normes en 

traduction]. In: Çeviri Seçkisi II Çeviri(bilim) Nedir? Rifat M., Eds. Sel Yayınları, 149-164. 

Türkiye Bilimler Akademisi. 2011. Türkçe Bilim Terimleri Sözlüğü: Sosyal Bilimler [Dictionnaire 

des termes scientifiques turcs : Sciences sociales]. Ankara: TÜBA. 

Türkmen, F., Polat, Y. 2024. Yansıma Sözcüklerin Çevirisinde İnsan ve Yapay Zekâ Tercihlerine 

Karşılaştırmalı Bir Bakış: Asteriks Örneği [Un regard comparatif sur les choix humains et de 

l’intelligence artificielle dans la traduction des onomatopées : L’exemple d’Astérix]. RumeliDE 

Journal of Language and Literature Studies, 41, 1294-1320. 

Venuti, L. 1995. The translator’s invisibility: A history of translation [L’Invisibilité du traducteur : 

Une histoire de la traduction]. Routledge. 

Vinay, J.-P., Darbelnet, J. 1972. Stylistique comparée du français et de l'anglais : Méthode de 

traduction. (Nouvelle édition revue et corrigée), Didier. 

Internet 

DeepSeek. s. d. DeepSeek-V3 [Grand modèle de langage]. Consulté le 22 mars 2025, sur 

https://www.deepseek.com 

 


